*

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
i 155Ne: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

De mystieke benadering van Abu Hamid

al-Ghazzali en Franciscus van Assisi
Een vergelijkende analyse van de kernwaarden
ascese en liefde

Marco AGUS Dr. Tijani BOULAOUALI

* Catholic University of Leuven, Belgium * Catholic University of Leuven, Belgium
marco.agus@student.kuleuven.be tijani.boulaovali@kuleuven.be

OPEN ACCESS

Date received: Aug. 15, 2025 "

Date revised: Oct. 12, 2025 ﬂ

Date accepted: Nov. 19, 2025 .
WTIHAD CENTER
DOI: 10.';281/2en0d0.1810q2?? FOR STUDIES AND TRAINING

SAMENVATTING

Mystiek vormt binnen zowel de islam als het christendom een weg naar de ervaring
van Gods nabijheid. Deze studie vergelijkt de mystieke benadering van Abti Hamid al-
Ghazzalt (d.1111 CE) en Franciscus van Assisi (d.1226 CE), als twee religieuze
denkers die, ondanks hun verschillende geloofstradities, een gedeelde zoektocht naar
het goddelijke vertonen. Aan de hand van een literatuurstudie worden de kernbegrippen
ascese en liefde geanalyseerd in /iya’ ‘ulitm al-din van al-Ghazzali en in de geschriften
van Franciscus van Assisi, waaronder de Regel en het Zonnelied. Secundaire literatuur
wordt betrokken om deze begrippen theologisch en historisch te contextualiseren.

De analyse toont aan dat al-Ghazzali ascese begrijpt als een innerlijke houding van
onthechting, gericht op de zuivering van het hart en de verwerving van ware kennis
van God. Vanuit deze innerlijke zuivering ontstaat de liefde tot God als hoogste
spirituele staat. Franciscus daarentegen belichaamt ascese voornamelijk in een
concrete levenspraktijk van radicale armoede en navolging van Christus. Zijn liefde
voor God krijgt gestalte in een actieve verbondenheid met de mens en de schepping.
Hoewel beide mystici liefde tot God als het hoogste doel beschouwen, benadrukt al-
Ghazzalt innerlijke transformatie, terwijl Franciscus de nadruk legt op geleefde,
universele liefde.

KEYWORDS:
Mystiek; Ascetisme; Goddelijke liefde; al-Ghazzalt; Franciscus van Assisi.

121


mailto:tijani.boulaouali@kuleuven.be
mailto:marco.agus@student.kuleuven.be
https://zenodo.org/records/18109233
https://orcid.org/0009-0001-5421-6793
https://orcid.org/0000-0001-8336-6179

*

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
i 155Ne: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

The Mystical Approach of Abu Hamid al-

Ghazzali and Francis of Assisi
A Comparative Analysis of the Core Values of
Asceticism and Love

Marco AGUS Dr. Tijani BOULAOUALI

* Catholic University of Leuven, Belgium * Catholic University of Leuven, Belgium
marco.agus@student.kuleuven.be tijani.boulaouvali@kuleuven.be

OPEN ACCESS

Date received: Aug. 15, 2025 .

Date revised: Oct. 12, 2025 E

Date accepted: Nov. 19, 2025 .
WTIHAD CENTER
DOI: 10.5281/zeno0do0.18109233 FOR STUDIES ANG TRAINING

ABSTRACT

Mysticism constitutes, in both Islam and Christianity, a spiritual path toward
experiencing divine proximity. This study compares the mystical approaches of Abii
Hamid al-Ghazzalt (d. 1111 CE) and Francis of Assisi (d. 1226 CE), two religious
figures who, despite their distinct theological and historical contexts, shared a profound
quest for God. Through a comparative literature-based analysis, the study examines the
central concepts of asceticism and love in their thought, focusing on al-Ghazzali’s
Ihya’ ‘Ulim al-Din and key Franciscan texts, including the Rule and the Canticle of
the Creatures. Relevant secondary scholarship is employed to situate these concepts
within their broader theological and historical frameworks.

The analysis demonstrates that al-Ghazzali understands asceticism primarily as an
inner state of detachment, essential for attaining love of God through purification of
the heart and true knowledge of the divine. Francis of Assisi, by contrast, embodies
asceticism in a concrete lifestyle of radical poverty and imitation of Christ. His love of
God extends outward to humanity and creation, expressed through simplicity, peace,
and universal brotherhood. While both figures regard divine love as the ultimate goal
of spiritual life, they emphasize different dimensions: inward spiritual transformation
in al-Ghazzali and active, lived love in Francis. The study concludes that asceticism
and love are mutually reinforcing paths toward spiritual perfection in both traditions.

KEYWORDS:
Mysticism; Asceticism; Divine Love; al-Ghazzalt; Francis of Assisi.

122


mailto:tijani.boulaouali@kuleuven.be
mailto:marco.agus@student.kuleuven.be
https://zenodo.org/records/18109233
https://orcid.org/0009-0001-5421-6793
https://orcid.org/0000-0001-8336-6179

+

[JTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025
f‘ar Islamic and Arabic Studies

IS5Ne: 3041-4679 .

ISSN:  2983-9939 2025 Jeudd — g g G auce-2 ..\.lm

3 ] 309 J1 530 dal> o e § guall il
el gt 3 oo 3L ntenil] 2 Jae Hulilons Bl

Jleat g Gl HeiSud o9 oS e B3l

Szl LSS Lo o) Anal * Kzl (2SI g8 ologh Anale *

tijani.boulaouali@kuleuven.be marco.agus@student.kuleuven.be
OPEN ACCESS

2025 bt 15 :a MW s 45

E\ 2025 5112 s yuaddl o f5

=y 2025 ped 55 19:J el g f5

WTIHAD CENTER
FORSTUDIES AN TRANNG DOI: 10.5281/zen0d0.18109233 : «3 il i sl
iuaselll

b e o all Baizd (] e L gy | s cBpmadly s Ml a IS 8 ocd et JSCiy
ol A (oo JST ned guall o el o A Jie el ) ) Al il e (a0 sgun> sLs g
dlise I Oleatis ol Oliased Loa 5. (21226 .05) (g ¥ 35 (21111 .0) J1 3l
dataig dimag 4l A8 e J) Gaeall audl § STAI Ll a8 (ondlis cutes f59 CaisaY
G azllgaall (s gein e 1S TN INS (0 o graidl Julxi (e Aasld L Jao & Jae Al |
Jie Bl AslSluiud 3l o guaill 39 ot/ psle clom) SUS 3 15,59 S (JI a1 S5
3 pelall sda s of aball cld & gl sleol yIb Blanw an cliglal/ wcdiy o gild)!
2o gl 3 sl g e Jall La Lo

Lsolaal Uy ctnd e el (0 2oy 2> g gy 311 ) s J15a) o Al 1yl
e aa I sty (Ll § A Y ol L Aaxd) 35 ekl Clall judas ae <l Ao § ol
Lo iedy s olaa8Yly g LY jaall e psdy (loe (lae baes § e puadl B
dl Al aliesy. 26 S0 8538 g a Ml g ALl § iy cBadall g Lud ¥ ) dpud <
SETY IS POV PERJOTI NS DIRPRNRWE TG PYY . S-TE VES PRES[IRY
e Lal ) ol
NS 97 ewOui B I3 (FEN DNV UV K0P o NP ENVS RN W |

123


mailto:marco.agus@student.kuleuven.be
mailto:tijani.boulaouali@kuleuven.be
https://zenodo.org/records/18109233
https://orcid.org/0009-0001-5421-6793
https://orcid.org/0000-0001-8336-6179

+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025
for Islamic and Arabic Studies
1S5Ne: 3041-4679 .
|ssr\|:e 2983-0039 2025 ARd — g g Aoae-2 ..\.lm
I. INLEIDING'

Mystiek binnen het christendom en de islam vormt een rijk, gelaagd en
interdisciplinair onderzoeksveld dat zowel theologie, religiewetenschappen,
filosofie als geschiedenis omvat. Mystici in beide tradities streven niet alleen
naar geloof in God, maar vooral naar een onmiddellijke, existentiéle ervaring
van Zijn Nabijheid; een ervaring die de grenzen van taal en rationele
conceptualisering overstijgt. Deze zoektocht gaat doorgaans gepaard met
spirituele ascese, morele zelfdiscipline en een radicale heroriéntatie van het
menselijk verlangen weg van het materiéle en naar het goddelijke.?

Binnen dit brede mystieke landschap nemen Abi Hamid al-Ghazzali
(1058-1111) en Franciscus van Assisi (1181/82—1226) een unieke en
exemplarische plaats in. Al-Ghazzali, een van de meest invloedrijke
moslimtheologen, juristen en mystici, wist op een onge€venaarde manier
orthodoxe theologie (Kalam), soennitische rechtstheorie en soefische
spiritualiteit met elkaar te verbinden.® Hij wordt in de islamitische traditie
beschouwd als mujaddid, de hervormer van zijn tiyd. “Zijn leven werd
getransformeerd door een spirituele crisis en de wens om te reageren op wat
hij beschouwde als onjuiste interpretaties en praktijken die indruisten tegen de

" To cite this article:

AGUS, Marco, and BOULAOUALI, Tijani. “The Mystical Approach of Abti Hamid al-

Ghazzali and Francis of Assisi: A Comparative Analysis of the Core Values of Asceticism and

Love.” [jtihad Journal for Islamic and Arabic Studies, vol. 2, no. 4, Ijtihad Center for Studies

and Training, Dec. 2025, pp. 121-137.

Oagdl] 5 Jia Al el 16 ¥l il 89 JI 511 ol o e § gl il il (3l s 55 o

£ o2 e Szl o Sl gl slpa | 35 50 (A pallg Aa Do lal pll slizar| Alzms Azell g a3 s ortiws 3L
A37-121 2025 pewns 4

© This research is published under the (CC BY-NC 4.0) license, which permits anyone to
download, read, and use it for free, provided that the original author is credited, any
modifications are indicated, and it is not used for commercial purposes.

2 SCHIMMEL, Annemarie. Mystical Dimensions of Islam, University of North Carolina Press, 1975, 3—
15.
3 GRIFFEL, Frank. 4l-Ghazali’s Philosophical Theology, Oxford University Press, 2009.

124



+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

islamitische orthodoxie.”* Franciscus van Assisi, de charismatische stichter
van de franciscaanse beweging, belichaamde op zijn beurt een radicale vorm
van christelijke armoede en liefde voor de schepping die hem tot een iconische
figuur binnen de Westerse spiritualiteit maakte.” Hoewel beide mystici
ontstonden in verschillende religieuze, culturele en historische contexten,
vertonen hun spirituele trajecten opvallende convergenties, met name in hun
nadruk op ascese en goddelijke liefde als centrale wegen tot innerlijke
transformatie.

Ondanks het groeiende academische werk over zowel al-Ghazzali als
Franciscus, blijft een systematische vergelijking tussen deze twee figuren
beperkt. Bestaande studies richten zich meestal op één traditie of behandelen
mystiek in brede, abstracte termen, waardoor de concrete parallellen en
verschillen in hun spirituele praxis onderbelicht blijven.®

Deze studie wil deze lacune opvullen door een diepgaande vergelijking te
maken van hun visie op twee fundamentele deugden: ascese (al-zuhd / de
evangelische armoede) en liefde (mahabba / caritas).

Methodologisch steunt dit onderzoek primair op al-Ghazzali’s Thya’ ‘uliim
al-din, aangevuld met passages uit al-Mungidh min al-dalal voor
autobiografische context, en op de geschriften van Franciscus van Assisi,
waaronder de Regula, het Zonnelied, en het Testament. Daarnaast wordt
gebruikgemaakt van secundaire literatuur uit de islamitische mystiekstudies,
franciscaanse spiritualiteit en vergelijkende mystiek. Het onderzoek erkent ook
specifieke beperkingen, zoals verschillen in tekstuele tradities, conceptuele
kaders en de uiteenlopende historische contexten waarin beide figuren hun
spiritualiteit vormgaven.

Door deze interreligieuze vergelijking beoogt de studie niet alleen een beter
begrip van de mystiek van al-Ghazzali en Franciscus, maar ook een bijdrage te
leveren aan het bredere debat over spiritualiteit, ethiek en godservaring binnen

4 Rosmizi, Mohd, and Salih Yucel. “The Mujaddid of His Age: Al-Ghazali and His Inner Spiritual
Journey.” UMRAN — International Journal of Islamic and Civilizational Studies, vol. 3, no. 2, 2016, pp.
1-13.

> THOMPSON, Augustine. Francis of Assisi: A New Biography, Cornell University Press, 2012.

6 See: RIZA, A. Kemal. “Asceticism in Islam and Christianity: With Reference to Abu Hamid al-Ghazali
and Francis of Assisi.” Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism, vol. 1, no. 1, 2012, pp. 51—
80, https://doi.org/10.21580/t0s.v1i1.618. Accessed 10 Dec. 2025.

125


https://doi.org/10.21580/tos.v1i1.618

+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

de Abrahamsreligies. Hun gedeelde nadruk op innerlijke zuivering, radicale
ascese en alomvattende liefde biedt een belangrijk venster op hoe verschillende
religies de menselijke zoektocht naar transcendentie conceptualiseren en
belichamen.

De conclusie van dit artikel wordt voorafgegaan door een situering van de
twee deugden binnen het kader van beide religies, een verwijzing naar wat de
bestaande literatuur over het onderwerp vertelt en een toelichting op de
primaire bronnen. Tot slot worden daarin ook de beperkingen van dit
onderzoek aangehaald.

MORELE EN SPIRITUELE RAAKVLAKKEN TUSSEN AL-
GHAZZALI EN ASSISI

Beide sleutelfiguren worden sterk geassocieerd met de mystieke dimensie van
hun geloofstraditie. Vanuit de christelijke context is de mysticus iemand die
God aanbidt, maar ook wenst te ervaren en verstaan. Zijn doel is God
liethebben en werkelijk kennen.” Islamitische mystiek wordt vaak aangeduid
met de term soefisme.® Deskundigen geven verschillende definities aan die
term maar het doel van het soefisme is gelijkaardig aan dat van mystiek in het
christendom. Het draait om een omvorming van de mens, met als doel
helderheid te scheppen over de weg die tot Gods nabijheid leidt.” Franciscus
geldt als een christelijke mysticus door zijn persoonlijke ervaring van Gods
nabijheid. In zijn geschriften probeerde hij anderen stapsgewijs te begeleiden
naar het pad der innerlijke zuivering, gericht op diezelfde ervaring.'® Ook al
Ghazzalt spreekt over een gelijkaardige experiéntie die de beperkingen van de
rede overstijgt.!!

De twee fundamentele waarden binnen de mystieke visie van de spilfiguren
worden in meerdere boeken en artikels behandeld. Al-Ghazzali onderscheidt,
volgens N. Adam, drie stadia van az-zuhd ten opzichte van het wereldse leven.

7 Thomas. “Christelijke mystiek in de godsdienstles.” Thomas, KU Leuven, 1 Apr. 2024,
www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-godsdienstles/. Accessed 10 Dec. 2025.

8 CHitTicK, William C. Soefisme, een kennismaking, trans. Marc Colpaert, Waarbeke, Uitgeverij
Synthese, 2019, p. 9.

 William C. Soefisme, een kennismaking, p 14-15.

10 BisscHOPS OFS, Hubert J. Franciscus van Assisi: mysticus en mystagoog, Van Gorcum, 2008, p. 262.
' AL GHAZALI, Abli Hamid. Verlost van onzin, trans. Cornelis VAN LIT & Gerko TEMPELMAN, Boom
Uitgevers, 2021, p. 118.

126


http://www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-godsdienstles/

+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

Het eerste stadium betreft personen die geen liefde voor deze wereld hebben,
omdat zij beseffen dat het aardse leven tijdelijk is. Het tweede stadium omvat
degenen die zich onthouden van wereldse genoegens en van wie de harten niet
gehecht zijn aan materiéle rijkdom. Zij menen dat het wereldse genot niet te
combineren valt met dat in het hiernamaals. Het derde stadium beslaat mensen
die uiterlijk een ascetische houding aannemen, maar innerlijk nog gehecht zijn
aan deze wereld. Die personen worden door al-Ghazzali beschouwd als
mutazahidin (zij die zich bevinden in een voorlopige fase van az-zuhd).!?

In het kader van liefde zegt Binyamin Abrahamov in zijn boek Divine Love
in Islamic Mysticism: The Teachings of Al-Ghazali and Al-Dabbagh dat al-
Ghazzali in meerdere van zijn werken schreef over mahabbatu Allah (liefde
voor God). Het is echter in zijn boek lhya’ ‘uliim al-din dat hij een
gedetailleerde uiteenzetting geeft over dat onderwerp. Volgens hem is de liefde
voor God de hoogste status die bereikt kan worden. Verder presenteert hij in
dat werk de betekenis van liefde voor God, de voorwaarden om die te
verkrijgen en de motieven ervan.!> Het is duidelijk dat al-Ghazzalr’s
opvattingen inzake liefde van religieuze aard zijn, aangezien liefde zo goed
mogelijk gericht moet worden tot God.'*

In het artikel Returning Every Good to the Lord: The Ascetic Exemplarity
of Francis of Assisi van Krijn Pansters wordt de ascetische houding van
Franciscus hoofdzakelijk besproken. De auteur vermeldt dat Franciscus van
Assisi zich bewust afkeerde van de wereld door bezit, status en comfort op te
geven. Hij wenste een leven in afzondering en armoede om zich volledig te
richten op God. Zijn onthouding van het wereldse was geen doel op zich, maar
een weg naar innerlijke zuiverheid en navolging van Jezus Christus. Het artikel
benadert ook de liefde van Franciscus van Assisi. Specifiek wordt in het deel
Openness (Openheid) ingegaan op hoe Franciscus zich openstelde voor Gods
leiding en hoe zijn liefde voor Hem zich uitte in vreugde en dedicatie. Een
voorbeeld daarvan is zijn gebed waarin hij vroeg om goddelijke leiding en

12N. ADAM et al., Therapy of Zuhd Based on Al- Ghazali Spiritual Theory Through Kitab Al-Arbain Fi
Usul Al-Din, in International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences. 10 (11)
1298-1304 (2020) p. 1303.

13 ABRAHAMOV, Binyamin. Divine Love in Islamic Mysticism: The Teachings of Al-Ghazali and Al-
Dabbdgh, Londen, Routledge Curzon, 2003, p. 42-43.

14 ABRAHAMOV, Binyamin. Divine Love in Islamic Mysticism, p. 85.

127



+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

kennis. Die vorm van aanbidding leidde tot een diepe vreugde en een
onmiddellijke bereidheid om Gods woorden te implementeren in zijn leven.'>

Al-Ghazzalt’s Thya’ ‘uliim al-din wordt gezien als het meesterwerk van Al-
Ghazzali. Van Lit en Tempelman omschrijven het werk als “een handboek dat
de kennis aanreikt over hoe men moet handelen om te kunnen wandelen over
het pad naar het hiernamaals”.!® Het boek is opgebouwd uit vier grote delen,
elk bestaande uit tien hoofdstukken. De vier delen zijn al-‘ibadat (De
aanbiddingen), al- ‘adat (De omgangsvormen), al-muhlikat (De vernietigende
zaken) en al-munjiyat (De zaken die tot verlossing leiden). De aangehaalde
begrippen in het boek worden door al-Ghazzali gedefinieerd en zorgvuldig
onderbouwd met verwijzingen naar de Koran, uitspraken van de Profeet
Mohammed, en gezegden van mystieke denkers. lhya’ ‘uliim al-din bevat
verder ook al Ghazzali’s eigen redeneringen, bovenzinnelijke ervaringen en
conclusies. De onderwerpen armoede en ascese worden in hoofdstuk
vierendertig besproken en liefde in hoofdstuk zesendertig uit het deel al-
munjiyat. Al-Ghazzali plaatst het onderwerp armoede bij de deugde van ascese
en verbindt in zijn uitleg beide thema’s aan elkaar.

Wat Franciscus van Assisi betreft, toont hij in zijn teksten zijn gezag als
leider en komen zijn sterke inzichten in de geestelijke noden van zijn broeders
tot uiting.!” Franciscus’ meest uitgebreide werk is de Regel. Dat werk werd in
1221 geschreven en bevat de besluiten die zijn volgelingen gezamenlijk met
hem hadden genomen. De voorlopige Regel werd later verder uitgewerkt
aangezien men nog niet tevreden was met het resultaat. In 1223 zondert
Franciscus zich enige periode af in Fonte Colombo om een herziene versie neer
te pennen. Op 29 november 1223 wordt die bewerking als definitieve Regel
door de toenmalige paus goedgekeurd. Sindsdien vormt het de basis voor het
leven van de minderbroeders. Franciscus reist in 1125 naar verschillende
gebieden. In die periode schreef hij, ondanks zijn oogziekte, zijn bekende
Zonnelied wat een weerspiegeling is van zijn diepgewortelde liefde voor de
schepping. Wanneer hij uiteindelijk verblijft in het bisschopspaleis van Assisi
voelt hij dat zijn einde nabij is. Er wordt aan hem gevraagd om zijn wensen te

15 PANSTERS, Krijn. Returning Every Good to the Lord: The Ascetic Exemplarity of Francis of Assisi,
Jewish Thought 3 (2021) p. 56-60.

16 AL GHAZALI, Verlost van onzin, p. 38.

17 vAN Assisl, Franciscus. De geschriften, trans. G.P. FREEMAN et al., Gottmer, s.d., p. 14.

128



+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

dicteren in zijn Testament.'® Franciscus getuigt in dat testament ook over zijn
lotsbestemming en missie, en spreekt over zijn leven en de Goddelijke
begenadiging.

DE KERNWAARDEN ASCESE EN LIEFDE: EEN VERGELIJKENDE
ANALYSE

Ascese volgens al-Ghazzalt

Enkele synoniemen voor soefi’s zijn asceten, verzakers en armen.'” Al die
begripsverwanten tonen dat er een essentiéle connectie is tussen de onthechting
van liefde voor het wereldse en spirituele progressie. Al-Ghazzali geeft in
Ihya’ ‘uliim al-din een verhandeling over de inhoud van al-fagr (armoede). Hjj
stelt dat iedereen in realiteit arm is en dat enkel God als rijk beschouwd kan
worden. Vervolgens geeft hij een vers uit de Koran weer waarin die uitspraak
wordt bevestigd. Daarin zegt God namelijk dat de mensen arm zijn en Hij de
rijke is.2°

Met betrekking tot bezit deelt hij de mensen op in zes categorieén. Het
hoogste niveau daarvan is dat van az-zahid (de asceet). Die persoon heeft een
afkeer voor geld en wil daar zo weinig mogelijk mee te maken hebben. De
tweede categorie behelst een persoon die niet zozeer blij wordt van het
materi€le, maar het ook niet haat. Die persoon noemt hij ar-radi, (een tevreden
persoon). De derde categorie omvat een persoon die geld verkiest boven de
afwezigheid daarvan in zijn leven. Indien hij dat op een makkelijke wijze kan
bezitten is hij blij, maar wanneer daar inspanning voor nodig is, laat hij die na.
Zo iemand is al-gani‘ (iemand die innerlijk vervuld is). Al-haris (waker) is
degene die omwille van een bepaalde reden niet in staat is om geld te
verzamelen maar dat wel wenst te bezitten. De voorlaatste categorie is al-
mudtar, een persoon die, door overmacht, geen geld bezit om zijn
basisbehoefte te dekken. Tot slot spreekt al-Ghazzali over al-mustaghni. Zo
wordt een persoon genoemd die onverschillig staat tegenover rijkdom of

'8 Thomas. “Franciscus van Assisi.” Thomas, KU Leuven, 1 Jan. 2014,
https://www.kuleuven.be/thomas/page/franciscus-van-assisi/. Accessed 10 Dec. 2025.

19'W. C. CHITTICK, Soefisme, een kennismaking, trans. Marc Colpaert, Milinda Uitgevers, 2019, p. 31.
20 AL GHAZALIL, Aba Hamid. Ihya ‘uliim al din, 2% ed., Dar al salam, Cairo, 2005, p. 1535.

129


https://www.kuleuven.be/thomas/page/franciscus-van-assisi/

+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

armoede. Alle rijkdom behoort, in zijn ogen, toe aan de Schepper.?' De eerste
categorie, namelijk de asceet, kan dus wel rijkdom bezitten, maar hecht er geen
waarde aan in zijn hart. Na die ontvouwing definieert hij ascese als “het
verlangen voor iets doen wegkeren naar datgene beter is.” In relatie tot het
geloof in een hiernamaals houdt dat in dat iemand het wereldse laat omwille
van de beloning in het hiernamaals.?

Al-Ghazzali geeft daaropvolgend een hele uiteenzetting over een ascetische
staat betreffende de noodzakelijkheden van het wereldse. Die beslaan voeding,
kleding, huisvesting, meubels, het huwelijk, aanzien en geld. Hij meent dat
voeding noodzakelijk is voor het verrichten van aanbidding, maar het niet
nodig is om veel te eten of om voedsel langer dan een jaar te bewaren. Wanneer
een persoon meer dan twee keer per week vlees eet, wordt hij, volgens al-
Ghazzali, niet beschouwd als een asceet. Bekomend moet een asceet, volgens
hem, slechts een kledingstuk bezitten dat aangepast is aan het klimaat en de
ledematen, die volgens de islamitische voorschriften niet gezien mogen
worden, bedekt. Wanneer het op onderdak en meubilair aankomt zou een
persoon genoegen moeten nemen met het essentiéle wat oppervlakte en aantal
betreft, zonder overbodige luxe. Slechts dan behoort hij, in die categorie, tot
de asceten.

In de islam is er geen celibaatsverplichting en behoort het huwelijk tot een
van de aanbevolen zaken. Al-Ghazzali acht het, voor een gelovige,
noodzakelijk om zich in volledige hoedanigheid te richten tot God, zonder
afleidingen. Wanneer die de voorkeur geeft aan een celibatair leven om zich
niet te laten afleiden van het gedenken van God, kan het gezien worden als
ascese, op voorwaarde dat die toestand niet leidt tot onzedelijkheid. Wanneer
een huwelijk wordt verkozen boven een vrijgezellenleven en het geen afleiding
is van de toewijding aan God, valt die staat ook onder ascese. Met ‘aanzien’
bedoelt al-Ghazzalt dat een persoon intendeert om een plek op te eisen in
iemands hart zodat hij beroep kan doen op diens goedheid. Wanneer dat niet
bereikt kan worden met aanzien, dan zou geld voor een dergelijke dienst
moeten zorgen. Wanneer de gelovige tot de asceten wenst te behoren mag hij
geen aandacht geven aan roem en aanzien. Net zoals bij het stockeren van

2 AL GHAZALL, Thya ‘ulim al din, p. 1535.
22 AL GHAZALL Thya ‘uliam al din, p. 1565.

130



+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

voedsel, is al-Ghazzali van mening dat de asceet niet voor meer dan een jaar
geld opzij kan zetten. 3

Liefde volgens al-Ghazzali

In Thya’ ‘ulim al-din spreekt al-Ghazzali over spirituele stadia zoals het
bereiken van een berouwvolle, geduldige en ascetische staat. De status van
liefde voor God wordt, volgens hem, voorafgegaan door al die vermelde
rangen. Voorts meent hij dat liefde voor God en de Profeet Mohammed op de
eerste plaats moet komen. Om zijn woorden kracht bij te zetten haalt hij
verschillende verzen aan uit de Koran. Een vers dat bevestigt dat liefde voor
God op de eerste plaats moet komen is het volgende: “...en degenen die geloven
zijn sterk in hun liefde voor Allah..”.?* Een oorzaak voor de toename van liefde
voor God is het verbreken van gehechtheid aan het wereldse en het verwijderen
van liefde voor iets anders dan God uit het hart. Een andere oorzaak is het
verkrijgen van grondige kennis over God. Die kennis zal verkregen worden
nadat het hart werd gezuiverd van wereldse verleidingen.”

In Kimya’ al-sa ‘adah (De alchemie van het geluk) vermeldt al-Ghazzali op
een bijkomende manier om diepere kennis over God te verkrijgen.?® Het
aanschouwen en het overpeinzen van de schepping zou voldoende moeten zijn
voor de gelovige om te beseffen dat de Schepper volmaakt is in Zijn macht en
niet gebrekkig is. Er is niets wonderbaarlijker dan het scheppen van de mens
uit onbeduidend water, zoals de Koran vermeldt. God bezit dan ook
alomvattende kennis wat Hem in staat stelt om zo een wonderbaarlijk schepsel
als de mens te creéren. Verder moet men inzien dat Gods liefde en genade alle
overige creaties omvatten wat zichtbaar wordt in de schoonheid van de fauna
en flora.”” Wanneer de gelovige werkelijke liefde verkreeg voor God, ervaart
hij die in zijn hart en is die merkbaar in zijn spraak en handelingen. Zijn

23 AL GHAZALL, Thya ‘uliim al din, p. 1580-1591.

24 AL GHAZALL Thya ‘ulim al din, p. 1650-1651.

25 AL GHAZALL, Thya ‘ulim al din, p. 1674-1675.

26 Kimya’ al-sa ‘adah is de Perzische versie van Ihya °uliim al din die later ook werd samengevat in het
Arabisch. G. F. HOURANI, The Chronology Of Ghazali'’s Writings, p. 300.

27 AL GHAZALL Kimya’ al-sa ‘adah, Cairo, Al Mugattam, 2010, p. 43.

131



+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

omgang met de schepping zal dan ook conform de Goddelijke tevredenheid
zijn. God houdt namelijk van de weldoeners. 2

Ascese volgens Franciscus van Assisi

Het doel van Franciscus was het navolgen van zijn Heer en leraar, Jezus
Christus.?” Wanneer hij in 1208 leert over de wegzending van de apostelen
vindt hij zijn roeping. Jezus legde zijn volgelingen op om geen goud, zilver,
geldbeugel en stok te bezitten. De apostelen moesten ook hun sandalen
uitdoen. Die instructies paste Franciscus letterlijk toe. Hij liep blootvoets,
droeg kledij die kenmerkend is voor de armen en weigerde bezit.’* Wat hij
bezat gaf hij weg aan de armen. Hij legde zijn volgelingen op om hetzelfde te
doen. De minderbroeders moesten leven in gehoorzaamheid, in kuisheid en
zonder eigendom. Richtlijnen die gebaseerd waren op de woorden van zijn
Heer: “Als je onverdeeld goed wilt zijn, ga alles verkopen wat je hebt en geef
het aan de armen en je zult een schat in de hemel hebben.” Het was voor de
broeders dus ook verboden om geld aan te nemen. De regel stelt:

“Daarom mag een broeder, waar hij ook is of waar hij ook gaat, op geen
enkele wijze geld of munten meenemen, ontvangen en laten ontvangen,
niet voor kleren of boeken en niet als loon voor een karwei, kortom in
geen enkel geval.”!

Liefde volgens Franciscus Van Assisi

In zijn brief aan de gelovigen schrijft Franciscus:
“U zult de Heer uw God liefhebben met heel uw hart en heel uw

verstand en uw naaste als uzelf.””*?

Uit deze woorden blijkt dat liefde voor God centraal staat in zijn boodschap.
Daarnaast zijn er ook regels aangaande de mensheid. De gelovigen moeten niet
alleen hun geloofsgenoten liethebben, maar horen alle mensen als broeders en
zusters te beschouwen. De niet-christenen waaronder de moslims waren voor

28 AL GHAZALI, Kimya’ al-sa ‘adah, p 1690.

29 F. VAN Assisl, De geschriften, p. 43.

30 Thomas. “Franciscus van Assisi.” Thomas, KU Leuven, 1 Jan. 2014.
3F. VAN Assist, De geschriften, p. 51.

32 F. VAN Assist, De geschriften, p. 135.

132



+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

hem broeders en zusters.>* Zijn volgelingen werden, door hem, bevolen om
niet in conflict te geraken met de genoemde Saracenen.>* Wanneer het nodig
was om de minderbroeders te vermanen, diende dat ook op een liefdevolle
manier te gebeuren. Het voorschrift luidt: “De broeders die minister en dienaar
zijn van de andere broeders, moeten hun broeders opzoeken en inspireren en
hen nederig en liefdevol terechtwijzen zonder hun iets te bevelen wat tegen
onze regel is.”** Liefde voor de andere schepselen komt tot uiting in zijn
Zonnelied. Daarin prees hij God en maakte hij zijn liefde voor de natuur, die
hij als een goddelijke gunst zag, kenbaar.>¢

VERGELIJKING EN SYNTHESE

Hoewel Abti Hamid al-Ghazzali en Franciscus van Assisi behoren tot
verschillende religieuze achtergronden en historische contexten, vertonen hun
standpunten over ascese en liefde opvallende overlappingen en duidelijke
verschillen. Beide mystici beschouwen ascese niet als een doel op zich, maar
als een noodzakelijke weg om de liefde voor God te bereiken. Deze liefde
wordt gezien als het hoogste morele en spirituele doel.

Bij al-Ghazzalt krijgt ascese in de eerste plaats een innerlijke en geestelijke
betekenis. In Ihya’ ‘ulim al-din benadrukt hij dat ware armoede (al-faqr)
fundamenteel is voor elk mens, aangezien alleen God werkelijk rijk is. Ascese
bestaat volgens hem niet noodzakelijk in het ontbreken van bezit, maar in de
onthechting van het hart. De asceet kan rijkdom bezitten, zolang hij er innerlijk
geen waarde aan hecht. Deze innerlijke houding wordt verfijnd door al-
Ghazzalt’s classificatie van zes categorie€én mensen in relatie tot bezit, waarbij
az-zahid het hoogste spirituele niveau vertegenwoordigt. Op deze manier
wordt ascese door hem gedefinieerd als het afkeren van het verlangen naar het
wereldse ten gunste van datgene wat beter is, namelijk de beloning in het
hiernamaals.

Daarentegen belichaamt Franciscus van Assisi het ascetisme bovenal in een
concrete en zichtbare levenspraktijk. Zijn ideaal van radicale armoede is

33 Gerard Pieter FREEMAN & Erik KERKHOFF, Een jaar met Franciscus van Assisi, Lannoo, 2012, p. 9.
34 De geschriften, vert. G.P. Freeman et al., Haarlem, Gottmer, s.d., p.58.

35 De geschriften, p. 84.

36 Thomas. “Milieu — zorg voor de schepping.” Thomas, KU Leuven, datum onbekend, 1 mei 2016,
https://www.kuleuven.be/thomas/page/milieu-zorg-voor-de-schepping/. Accessed 10 Dec. 2025.

133


https://www.kuleuven.be/thomas/page/milieu-zorg-voor-de-schepping/

+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

rechtstreeks geinspireerd door de evangelische oproep tot navolging van
Christus. In tegenstelling tot al-Ghazzali laat Franciscus weinig ruimte voor
innerlijke onthechting zonder uiterlijke consequenties. Hij weigert bezit, geld
en comfort, loopt blootsvoets en verplicht zijn volgelingen tot een leven zonder
eigendom. Waar al-Ghazzali nuances en gradaties introduceert in de omgang
met materiéle zaken, kiest Franciscus voor een strenge en letterlijk uitgevoerde
ascese als teken van totale overgave aan God.

Bovendien vertonen beide mystici in hun visie op liefde zowel
overeenkomsten als verschillen. al-Ghazzali beschouwt liefde voor God als
een hoog spiritueel stadium dat voorafgegaan wordt door berouw, geduld en
ascese. Liefde ontstaat door de zuivering van het hart en door diepgaande
kennis van God. Het verbreken van gehechtheid aan het wereldse en het
overdenken van Gods schepping leiden tot inzicht in Zijn volmaaktheid en
barmhartigheid. Deze innerlijke kennis resulteert uiteindelijk in een liefde die
zichtbaar wordt in het handelen van de gelovige en in zijn zorgzame omgang
met de schepping.

Voor Franciscus staat liefde centraal, maar dan in een uitgesproken
relationele en universele dimensie. Liefde voor God is onlosmakelijk
verbonden met liefde voor de naaste en voor de hele schepping. Zijn brieven
en regels benadrukken broederschap, vrede en geweldloosheid, zelfs jegens
niet-christenen.

Uit deze vergelijking kan gesteld worden dat al-Ghazzali en Franciscus
ascese en liefde beschouwen als onderling verbonden wegen naar spirituele
volmaaktheid. Al-Ghazzali legt de nadruk op innerlijke zuivering en kennis als
fundament van liefde, terwijl Franciscus deze liefde vooral belichaamt in een
radicaal geleefde praxis van armoede, broederlijkheid en verbondenheid met
de hele schepping. Beide benaderingen tonen hoe mystiek, ondanks verschillen
in vorm en accent, gericht blijft op eenzelfde doel: de nabijheid van God.

CONCLUSIE

Uit het intellectuele nalatenschap van al-Ghazzali en Franciscus van Assisi
concluderen we dat beiden het belang van ascese en liefde benadrukken, maar
dat elk doen vanuit verschillende religieuze contexten. Er is ook een duidelijk
verband tussen de twee deugden. Ascese is volgens al-Ghazzali grotendeels

134



+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 Sedd — g gs Aoae-2 ..\.lm

een innerlijke staat die leidt tot liefde voor God. Wanneer een persoon die
liefde heeft ervaren zal die merkbaar zijn in zijn barmhartige houding
tegenover de schepping. Voor Franciscus is ascese niet slechts een innerlijke
ingesteldheid, maar een doordachte en uiterlijke levensstijl. In zijn radicale
navolging van Jezus Christus zette hij zich af tegen elke vorm van bezit of
comfort en beval hij zijn volgelingen om hetzelfde te doen. Het is bekend dat
al-Ghazzalt zelf periodiek afstand nam van zijn roem en bezit. Dat deelde hij
mee in zijn autobiografie wanneer hij over zijn levenswijze als kluizenaar
tijdens zijn sabbatical sprak.’’ Het is echter niet bekend dat hij, net als
Franciscus, iedere vorm van bezit weigerde en dat ook verkondigde aan zijn
studenten.

Ten aanzien van liefde is het aannemelijk dat beiden de liefde voor God tot
hun doelstelling namen. Zowel al-Ghazzali als Franciscus van Assisi leggen
de nadruk op liefde voor God als het hoogste doel. Voor al-Ghazzali komt ware
liefde voort uit zuivering van het hart, kennis over Gods eigenschappen, en het
laten van wereldse gehechtheid. Die liefde heeft een effect op het innerlijk en
uit zich in goede daden. Franciscus benadrukt eveneens dat liefde voor God
centraal moet staan, maar verbindt die direct met liefde voor de medemens en
de hele schepping. Waar al-Ghazzali meer de nadruk legt op innerlijke
zuivering en kennis van God, legt Franciscus meer nadruk op universele
broederliefde en vrede met anderen. Volgens beide visies is liefde geen
abstract begrip, maar een levenshouding die zichtbaar wordt in gedrag. Al-
Ghazzalt geeft in zijn werk een diepgaande uitleg over liefde waardoor zijn
geleerdheid duidelijk merkbaar is. Franciscus is daarentegen directer en
eenvoudiger in zijn benadering. Zijn adviezen zijn minder theoretisch en
diepgaand, maar eerder praktisch en gericht op een leven vol liefde voor God,
de medemens en de schepping.

In dit artikel wordt stilgestaan bij twee kernwaarden van al-Ghazzali en
Franciscus die voor hen van groot belang zijn, namelijk: ascese en liefde.
Andere belangrijke thema’s, zoals vertrouwen op God, kwamen niet aan bod.
Er werd ook geen vergelijking gemaakt tussen een liefdevolle broederlijke
omgang onder de geloofsgenoten van beide tradities, volgens de visie al-
Ghazzali en Franciscus. Hun opvattingen over het goddelijke zelf werden ook

37 AL GHAZALI, Verlost van onzin, p. 114-120.

135



+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

for Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN:  2983-9939 2025 el d — }Hﬁ Aoue-2 ..\.lm

buiten beschouwing gelaten, omdat dit niet tot de kern van dit artikel behoort.
Dergelijke onderwerpen kunnen echter wel als uitgangspunt dienen voor
verder verdiepend onderzoek.

BIBLIOGRAFIE

- Abrahamov, Binyamin. Divine Love in Islamic Mysticism: The Teachings
of Al-Ghazali and Al-Dabbagh. RoutledgeCurzon, 2003.

- Adam, N., et al. “Therapy of Zuhd Based on Al-Ghazali’s Spiritual Theory
through Kitab al-Arba‘in fi Usil al-Din.” International Journal of

Academic Research in Business and Social Sciences, vol. 10, no. 11, 2020,
pp. 1298-1304.

- Al-Ghazali, Abi Hamid. 7hya’ ‘Uliam al-Din. 2nd ed., Dar al-Salam, 2005.
- Al-Ghazali, Abt Hamid. Kimya ' al-Sa ‘ddah. Al-Muqattam, 2010.

- Al-Ghazali, Abii Hamid. Verlost van onzin. Translated by Cornelis van Lit
and Gerko Tempelman, Boom Uitgevers, 2021.

- Bisschops, Hubert J., OFS. Franciscus van Assisi: Mysticus en mystagoog.
Van Gorcum, 2008.

- Chittick, William C. Soefisme: Een kennismaking. Translated by Marc
Colpaert, Uitgeverij Synthese, 2019.

- Freeman, Gerard Pieter, and Erik Kerkhoff. Een jaar met Franciscus van
Assisi. Lannoo, 2012.

- Griffel, Frank. AI-Ghazali’s Philosophical Theology. Oxford UP, 2009.

- Hourani, George F. “The Chronology of Ghazali’s Writings.” Journal of
the American Oriental Society, vol. 79, no. 4, 1959, pp. 225-233.

- Panst ers, Krijn. “Returning Every Good to the Lord: The Ascetic
Exemplarity of Francis of Assisi.” Jewish Thought, vol. 3, 2021, pp. 49—
66.

- Rosmizi, Mohd, and Salih Yucel. “The Mujaddid of His Age: Al-Ghazali
and His Inner Spiritual Journey.” UMRAN — International Journal of
Islamic and Civilizational Studies, vol. 3, no. 2, 2016, pp. 1-13.

136



+

IJTIHAD JOURNAL Volume 2 - Issue 4, June-December 2025

f‘ﬂl' Islamic and Arabic Studies
ISSNe: 3041-4679

ISSN: 2983-9939 2025 D — g g9 Aoae-2 M

Schimmel, Annemarie. Mystical Dimensions of Islam. U of North Carolina
P, 1975.

Thomas. “Christelijke mystiek in de godsdienstles.” Thomas, KU Leuven,
1 Apr. 2024, www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-

godsdienstles/. Accessed 10 Dec. 2025.

Thomas. “Franciscus van Assisi.” Thomas, KU Leuven, 1 Jan. 2014,
www.kuleuven.be/thomas/page/franciscus-van-assisi/. Accessed 10 Dec.
2025.

Thomas. “Milieu — zorg voor de schepping.” Thomas, KU Leuven, 1 May
2016, www.kuleuven.be/thomas/page/milieu-zorg-voor-de-schepping/.
Accessed 10 Dec. 2025.

Thompson, Augustine. Francis of Assisi: A New Biography. Cornell UP,
2012.

Van Assisi, Franciscus. De geschriften. Translated by G. P. Freeman et al.,
Gottmer, n.d.

137


http://www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-godsdienstles/
http://www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-godsdienstles/
http://www.kuleuven.be/thomas/page/franciscus-van-assisi/
http://www.kuleuven.be/thomas/page/milieu-zorg-voor-de-schepping/

