
Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

121 

 

 

De mystieke benadering van Abū Ḥāmid 

al-Ghazzālī en Franciscus van Assisi 

Een vergelijkende analyse van de kernwaarden 

ascese en liefde 

Dr. Tijani BOULAOUALI  
* Catholic University of Leuven, Belgium 

tijani.boulaouali@kuleuven.be   

Marco AGUS  
* Catholic University of Leuven, Belgium 

marco.agus@student.kuleuven.be  

OPEN ACCESS 
Date received: Aug. 15, 2025 
Date revised: Oct. 12, 2025 
Date accepted: Nov. 19, 2025 

DOI: 10.5281/zenodo.18109233  

SAMENVATTING 
Mystiek vormt binnen zowel de islam als het christendom een weg naar de ervaring 

van Gods nabijheid. Deze studie vergelijkt de mystieke benadering van Abū Ḥāmid al-

Ghazzālī (d.1111 CE) en Franciscus van Assisi (d.1226 CE), als twee religieuze 

denkers die, ondanks hun verschillende geloofstradities, een gedeelde zoektocht naar 

het goddelijke vertonen. Aan de hand van een literatuurstudie worden de kernbegrippen 

ascese en liefde geanalyseerd in Iḥyāʾ ʿ ulūm al-dīn van al-Ghazzālī en in de geschriften 

van Franciscus van Assisi, waaronder de Regel en het Zonnelied. Secundaire literatuur 

wordt betrokken om deze begrippen theologisch en historisch te contextualiseren. 

De analyse toont aan dat al-Ghazzālī ascese begrijpt als een innerlijke houding van 

onthechting, gericht op de zuivering van het hart en de verwerving van ware kennis 

van God. Vanuit deze innerlijke zuivering ontstaat de liefde tot God als hoogste 

spirituele staat. Franciscus daarentegen belichaamt ascese voornamelijk in een 

concrete levenspraktijk van radicale armoede en navolging van Christus. Zijn liefde 

voor God krijgt gestalte in een actieve verbondenheid met de mens en de schepping. 

Hoewel beide mystici liefde tot God als het hoogste doel beschouwen, benadrukt al-

Ghazzālī innerlijke transformatie, terwijl Franciscus de nadruk legt op geleefde, 

universele liefde. 

KEYWORDS: 

Mystiek; Ascetisme; Goddelijke liefde; al-Ghazzālī; Franciscus van Assisi. 

mailto:tijani.boulaouali@kuleuven.be
mailto:marco.agus@student.kuleuven.be
https://zenodo.org/records/18109233
https://orcid.org/0009-0001-5421-6793
https://orcid.org/0000-0001-8336-6179


Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

122 

 

 

The Mystical Approach of Abū Ḥāmid al-

Ghazzālī and Francis of Assisi 

A Comparative Analysis of the Core Values of 

Asceticism and Love 

Dr. Tijani BOULAOUALI  
* Catholic University of Leuven, Belgium 

tijani.boulaouali@kuleuven.be   

Marco AGUS  
* Catholic University of Leuven, Belgium 

marco.agus@student.kuleuven.be  

OPEN ACCESS 
Date received: Aug. 15, 2025 
Date revised: Oct. 12, 2025 
Date accepted: Nov. 19, 2025 

DOI: 10.5281/zenodo.18109233  

ABSTRACT 
Mysticism constitutes, in both Islam and Christianity, a spiritual path toward 

experiencing divine proximity. This study compares the mystical approaches of Abū 

Ḥāmid al-Ghazzālī (d. 1111 CE) and Francis of Assisi (d. 1226 CE), two religious 

figures who, despite their distinct theological and historical contexts, shared a profound 

quest for God. Through a comparative literature-based analysis, the study examines the 

central concepts of asceticism and love in their thought, focusing on al-Ghazzālī’s 

Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn and key Franciscan texts, including the Rule and the Canticle of 

the Creatures. Relevant secondary scholarship is employed to situate these concepts 

within their broader theological and historical frameworks. 

The analysis demonstrates that al-Ghazzālī understands asceticism primarily as an 

inner state of detachment, essential for attaining love of God through purification of 

the heart and true knowledge of the divine. Francis of Assisi, by contrast, embodies 

asceticism in a concrete lifestyle of radical poverty and imitation of Christ. His love of 

God extends outward to humanity and creation, expressed through simplicity, peace, 

and universal brotherhood. While both figures regard divine love as the ultimate goal 

of spiritual life, they emphasize different dimensions: inward spiritual transformation 

in al-Ghazzālī and active, lived love in Francis. The study concludes that asceticism 

and love are mutually reinforcing paths toward spiritual perfection in both traditions. 

KEYWORDS: 

Mysticism; Asceticism; Divine Love; al-Ghazzālī; Francis of Assisi. 

mailto:tijani.boulaouali@kuleuven.be
mailto:marco.agus@student.kuleuven.be
https://zenodo.org/records/18109233
https://orcid.org/0009-0001-5421-6793
https://orcid.org/0000-0001-8336-6179


Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

123 

 

 

 المنهج الصوفي عند أبي حامد الغزالي وفرانسيس الأسيزي

 والمحبة الزهد المؤسستين: للقيمتين مقارنة تحليلية دراسة

 ماركو أخوسلأستاذة ا
  * جامعة لوفان الكاثوليكية،  بلجيكا

marco.agus@student.kuleuven.be 

 الدكتور  التجاني بولعوالي
  * جامعة لوفان الكاثوليكية، بلجيكا

tijani.boulaouali@kuleuven.be 

OPEN ACCESS 
 2025 غشت 15 تاريخ الاستلام:

 2025 أكتوبر 12  تاريخ التعديل:

 2025نوفمبر  19 تاريخ القبول:

  :zenodo.18109233 DOI/10.5281 :المعرف الرقمي

 :الملخص

ا يهدف إلى تحقيق القرب من الله ا روحيمن الإسلام والمسيحية، مسار يشكّل التصوف، في كلّ

من أبي حامد  واختبار حضوره. تسعى هذه الدراسة إلى إجراء مقارنة بين التجربتين الصوفيتين لكلّ

م(، وهما شخصيتان دينيتان تنتميان إلى سياقين 1226م( وفرانسيس الأسيزي )ت. 1111الغزالي )ت. 

لاهوتيين وتاريخيين مختلفين، غير أنهما اشتركا في السعي العميق إلى معرفة الله ومحبته. وتعتمد 

ى مفهومي الزهد والمحبة في الدراسة مقاربة مقارنة قائمة على تحليل النصوص، من خلال التركيز عل

، وفي النصوص الفرنسيسكانية الأساسية، مثل إحياء علوم الدينفكر الغزالي، كما وردا في كتاب 

، مع الاستعانة بالدراسات الثانوية ذات الصلة لوضع هذه المفاهيم في نشيد المخلوقاتو القانون

 .الأوسع واللاهوتي التاريخي إطارها

ا ا أساسيوتُظهر الدراسة أن الغزالي ينظر إلى الزهد بوصفه حالة باطنية من التجردّ، تعُدّ شرط

لبلوغ محبة الله عبر تطهير القلب والمعرفة الحقة بالذات الإلهية. في المقابل، يتجسّد الزهد عند 

فرانسيس الأسيزي في نمط عيش عملي يقوم على الفقر الاختياري والاقتداء بالمسيح. وتمتد محبة 

. وتخلص الدراسة إلى الله لديه إلى الإنسان والطبيعة، وتتجلىّ في البساطة والسلام والأخوّة الكونية

 .أن الزهد والمحبة يشكلّان، في كلا التقليدين، مسارين متكاملين نحو الكمال الروحي

 الكلمات المفتاحية:

 .فرانسيس الأسيزي التصوف؛ الزهد؛ الحب الإلهي؛ أبو حامد الغزالي؛ 

mailto:marco.agus@student.kuleuven.be
mailto:tijani.boulaouali@kuleuven.be
https://zenodo.org/records/18109233
https://orcid.org/0009-0001-5421-6793
https://orcid.org/0000-0001-8336-6179


Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

124 

 

I. INLEIDING1 

Mystiek binnen het christendom en de islam vormt een rijk, gelaagd en 

interdisciplinair onderzoeksveld dat zowel theologie, religiewetenschappen, 

filosofie als geschiedenis omvat. Mystici in beide tradities streven niet alleen 

naar geloof in God, maar vooral naar een onmiddellijke, existentiële ervaring 

van Zijn Nabijheid; een ervaring die de grenzen van taal en rationele 

conceptualisering overstijgt. Deze zoektocht gaat doorgaans gepaard met 

spirituele ascese, morele zelfdiscipline en een radicale heroriëntatie van het 

menselijk verlangen weg van het materiële en naar het goddelijke.2 

Binnen dit brede mystieke landschap nemen Abū Ḥāmid al-Ghazzālī 

(1058–1111) en Franciscus van Assisi (1181/82–1226) een unieke en 

exemplarische plaats in. Al-Ghazzālī, een van de meest invloedrijke 

moslimtheologen, juristen en mystici, wist op een ongeëvenaarde manier 

orthodoxe theologie (Kalām), soennitische rechtstheorie en soefische 

spiritualiteit met elkaar te verbinden.3 Hij wordt in de islamitische traditie 

beschouwd als mujaddid, de hervormer van zijn tijd. “Zijn leven werd 

getransformeerd door een spirituele crisis en de wens om te reageren op wat 

hij beschouwde als onjuiste interpretaties en praktijken die indruisten tegen de 

 
1 To cite this article:  

AGUS, Marco, and BOULAOUALI, Tijani. “The Mystical Approach of Abū Ḥāmid al-

Ghazzālī and Francis of Assisi: A Comparative Analysis of the Core Values of Asceticism and 

Love.” Ijtihad Journal for Islamic and Arabic Studies, vol. 2, no. 4, Ijtihad Center for Studies 

and Training, Dec. 2025, pp. 121-137. 

دراسة تحليلية مقارنة للقيمتين : المنهج الصوفي عند أبي حامد الغزالي وفرانسيس الأسيزيالتجاني بولعوالي، ، ماركو أخوس

، ع. 2اجتهاد للدراسات الإسلامية والعربية، مركز اجتهاد للدراسات والتكوين، بلجيكا، مج.  مجلة، المؤسستين: الزهد والمحبة

 .137-121، 2025ديسمبر ، 4

© This research is published under the (CC BY-NC 4.0) license, which permits anyone to 

download, read, and use it for free, provided that the original author is credited, any 

modifications are indicated, and it is not used for commercial purposes. 

 
2 SCHIMMEL, Annemarie. Mystical Dimensions of Islam, University of North Carolina Press, 1975, 3–

15. 
3 GRIFFEL, Frank. Al-Ghazali’s Philosophical Theology, Oxford University Press, 2009. 



Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

125 

 

islamitische orthodoxie.”4 Franciscus van Assisi, de charismatische stichter 

van de franciscaanse beweging, belichaamde op zijn beurt een radicale vorm 

van christelijke armoede en liefde voor de schepping die hem tot een iconische 

figuur binnen de Westerse spiritualiteit maakte.5 Hoewel beide mystici 

ontstonden in verschillende religieuze, culturele en historische contexten, 

vertonen hun spirituele trajecten opvallende convergenties, met name in hun 

nadruk op ascese en goddelijke liefde als centrale wegen tot innerlijke 

transformatie. 

Ondanks het groeiende academische werk over zowel al-Ghazzālī als 

Franciscus, blijft een systematische vergelijking tussen deze twee figuren 

beperkt. Bestaande studies richten zich meestal op één traditie of behandelen 

mystiek in brede, abstracte termen, waardoor de concrete parallellen en 

verschillen in hun spirituele praxis onderbelicht blijven.6 

Deze studie wil deze lacune opvullen door een diepgaande vergelijking te 

maken van hun visie op twee fundamentele deugden: ascese (al-zuhd / de 

evangelische armoede) en liefde (maḥabba / caritas). 

Methodologisch steunt dit onderzoek primair op al-Ghazzālī’s Iḥyā’ ʿulūm 

al-dīn, aangevuld met passages uit al-Munqidh min al-ḍalāl voor 

autobiografische context, en op de geschriften van Franciscus van Assisi, 

waaronder de Regula, het Zonnelied, en het Testament. Daarnaast wordt 

gebruikgemaakt van secundaire literatuur uit de islamitische mystiekstudies, 

franciscaanse spiritualiteit en vergelijkende mystiek. Het onderzoek erkent ook 

specifieke beperkingen, zoals verschillen in tekstuele tradities, conceptuele 

kaders en de uiteenlopende historische contexten waarin beide figuren hun 

spiritualiteit vormgaven. 

Door deze interreligieuze vergelijking beoogt de studie niet alleen een beter 

begrip van de mystiek van al-Ghazzālī en Franciscus, maar ook een bijdrage te 

leveren aan het bredere debat over spiritualiteit, ethiek en godservaring binnen 

 
4 Rosmizi, Mohd, and Salih Yucel. “The Mujaddid of His Age: Al-Ghazali and His Inner Spiritual 

Journey.” UMRAN – International Journal of Islamic and Civilizational Studies, vol. 3, no. 2, 2016, pp. 

1–13. 
5 THOMPSON, Augustine. Francis of Assisi: A New Biography, Cornell University Press, 2012. 
6 See: RIZA, A. Kemal. “Asceticism in Islam and Christianity: With Reference to Abu Hamid al-Ghazali 

and Francis of Assisi.” Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism, vol. 1, no. 1, 2012, pp. 51–

80, https://doi.org/10.21580/tos.v1i1.618. Accessed 10 Dec. 2025. 

https://doi.org/10.21580/tos.v1i1.618


Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

126 

 

de Abrahamsreligies. Hun gedeelde nadruk op innerlijke zuivering, radicale 

ascese en alomvattende liefde biedt een belangrijk venster op hoe verschillende 

religies de menselijke zoektocht naar transcendentie conceptualiseren en 

belichamen. 

De conclusie van dit artikel wordt voorafgegaan door een situering van de 

twee deugden binnen het kader van beide religies, een verwijzing naar wat de 

bestaande literatuur over het onderwerp vertelt en een toelichting op de 

primaire bronnen. Tot slot worden daarin ook de beperkingen van dit 

onderzoek aangehaald. 

MORELE EN SPIRITUELE RAAKVLAKKEN TUSSEN AL-

GHAZZĀLĪ EN ASSISI 

Beide sleutelfiguren worden sterk geassocieerd met de mystieke dimensie van 

hun geloofstraditie. Vanuit de christelijke context is de mysticus iemand die 

God aanbidt, maar ook wenst te ervaren en verstaan. Zijn doel is God 

liefhebben en werkelijk kennen.7 Islamitische mystiek wordt vaak aangeduid 

met de term soefisme.8 Deskundigen geven verschillende definities aan die 

term maar het doel van het soefisme is gelijkaardig aan dat van mystiek in het 

christendom. Het draait om een omvorming van de mens, met als doel 

helderheid te scheppen over de weg die tot Gods nabijheid leidt.9 Franciscus 

geldt als een christelijke mysticus door zijn persoonlijke ervaring van Gods 

nabijheid. In zijn geschriften probeerde hij anderen stapsgewijs te begeleiden 

naar het pad der innerlijke zuivering, gericht op diezelfde ervaring.10 Ook al 

Ghazzālī spreekt over een gelijkaardige experiëntie die de beperkingen van de 

rede overstijgt.11 

De twee fundamentele waarden binnen de mystieke visie van de spilfiguren 

worden in meerdere boeken en artikels behandeld. Al-Ghazzālī onderscheidt, 

volgens N. Adam, drie stadia van az-zuhd ten opzichte van het wereldse leven. 

 
7 Thomas. “Christelijke mystiek in de godsdienstles.” Thomas, KU Leuven, 1 Apr. 2024, 

www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-godsdienstles/. Accessed 10 Dec. 2025. 
8 CHITTICK, William C. Soefisme, een kennismaking, trans. Marc Colpaert, Waarbeke, Uitgeverij 

Synthese, 2019, p. 9. 
9 William C. Soefisme, een kennismaking, p 14-15. 
10 BISSCHOPS OFS, Hubert J. Franciscus van Assisi: mysticus en mystagoog, Van Gorcum, 2008, p. 262. 
11 AL GHAZĀLĪ, Abū Ḥāmid. Verlost van onzin, trans. Cornelis VAN LIT & Gerko TEMPELMAN, Boom 

Uitgevers, 2021, p. 118. 

http://www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-godsdienstles/


Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

127 

 

Het eerste stadium betreft personen die geen liefde voor deze wereld hebben, 

omdat zij beseffen dat het aardse leven tijdelijk is. Het tweede stadium omvat 

degenen die zich onthouden van wereldse genoegens en van wie de harten niet 

gehecht zijn aan materiële rijkdom. Zij menen dat het wereldse genot niet te 

combineren valt met dat in het hiernamaals. Het derde stadium beslaat mensen 

die uiterlijk een ascetische houding aannemen, maar innerlijk nog gehecht zijn 

aan deze wereld. Die personen worden door al-Ghazzālī beschouwd als 

mutazāhidīn (zij die zich bevinden in een voorlopige fase van az-zuhd).12 

In het kader van liefde zegt Binyamin Abrahamov in zijn boek Divine Love 

in Islamic Mysticism: The Teachings of Al-Ghazālī and Al-Dabbāgh dat al-

Ghazzālī in meerdere van zijn werken schreef over mahabbatu Allah (liefde 

voor God). Het is echter in zijn boek Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn dat hij een 

gedetailleerde uiteenzetting geeft over dat onderwerp. Volgens hem is de liefde 

voor God de hoogste status die bereikt kan worden. Verder presenteert hij in 

dat werk de betekenis van liefde voor God, de voorwaarden om die te 

verkrijgen en de motieven ervan.13 Het is duidelijk dat al-Ghazzālī’s 

opvattingen inzake liefde van religieuze aard zijn, aangezien liefde zo goed 

mogelijk gericht moet worden tot God.14 

In het artikel Returning Every Good to the Lord: The Ascetic Exemplarity 

of Francis of Assisi van Krijn Pansters wordt de ascetische houding van 

Franciscus hoofdzakelijk besproken. De auteur vermeldt dat Franciscus van 

Assisi zich bewust afkeerde van de wereld door bezit, status en comfort op te 

geven. Hij wenste een leven in afzondering en armoede om zich volledig te 

richten op God. Zijn onthouding van het wereldse was geen doel op zich, maar 

een weg naar innerlijke zuiverheid en navolging van Jezus Christus. Het artikel 

benadert ook de liefde van Franciscus van Assisi. Specifiek wordt in het deel 

Openness (Openheid) ingegaan op hoe Franciscus zich openstelde voor Gods 

leiding en hoe zijn liefde voor Hem zich uitte in vreugde en dedicatie. Een 

voorbeeld daarvan is zijn gebed waarin hij vroeg om goddelijke leiding en 

 
12 N. ADAM et al., Therapy of Zuhd Based on Al- Ghazali Spiritual Theory Through Kitab Al-Arbain Fi 

Usul Al-Din, in International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences. 10 (11) 

1298-1304 (2020) p. 1303. 
13 ABRAHAMOV, Binyamin. Divine Love in Islamic Mysticism: The Teachings of Al-Ghazālī and Al-

Dabbāgh, Londen, Routledge Curzon, 2003, p. 42-43. 
14 ABRAHAMOV, Binyamin. Divine Love in Islamic Mysticism, p. 85. 



Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

128 

 

kennis. Die vorm van aanbidding leidde tot een diepe vreugde en een 

onmiddellijke bereidheid om Gods woorden te implementeren in zijn leven.15 

Al-Ghazzālī’s Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn wordt gezien als het meesterwerk van Al-

Ghazzālī. Van Lit en Tempelman omschrijven het werk als “een handboek dat 

de kennis aanreikt over hoe men moet handelen om te kunnen wandelen over 

het pad naar het hiernamaals”.16 Het boek is opgebouwd uit vier grote delen, 

elk bestaande uit tien hoofdstukken. De vier delen zijn al-‘ibādāt (De 

aanbiddingen), al-‘ādāt (De omgangsvormen), al-muhlikāt (De vernietigende 

zaken) en al-munjiyāt (De zaken die tot verlossing leiden). De aangehaalde 

begrippen in het boek worden door al-Ghazzālī gedefinieerd en zorgvuldig 

onderbouwd met verwijzingen naar de Koran, uitspraken van de Profeet 

Mohammed, en gezegden van mystieke denkers. Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn bevat 

verder ook al Ghazzālī’s eigen redeneringen, bovenzinnelijke ervaringen en 

conclusies. De onderwerpen armoede en ascese worden in hoofdstuk 

vierendertig besproken en liefde in hoofdstuk zesendertig uit het deel al-

munjiyāt. Al-Ghazzālī plaatst het onderwerp armoede bij de deugde van ascese 

en verbindt in zijn uitleg beide thema’s aan elkaar. 

Wat Franciscus van Assisi betreft, toont hij in zijn teksten zijn gezag als 

leider en komen zijn sterke inzichten in de geestelijke noden van zijn broeders 

tot uiting.17 Franciscus’ meest uitgebreide werk is de Regel. Dat werk werd in 

1221 geschreven en bevat de besluiten die zijn volgelingen gezamenlijk met 

hem hadden genomen. De voorlopige Regel werd later verder uitgewerkt 

aangezien men nog niet tevreden was met het resultaat. In 1223 zondert 

Franciscus zich enige periode af in Fonte Colombo om een herziene versie neer 

te pennen. Op 29 november 1223 wordt die bewerking als definitieve Regel 

door de toenmalige paus goedgekeurd. Sindsdien vormt het de basis voor het 

leven van de minderbroeders. Franciscus reist in 1125 naar verschillende 

gebieden. In die periode schreef hij, ondanks zijn oogziekte, zijn bekende 

Zonnelied wat een weerspiegeling is van zijn diepgewortelde liefde voor de 

schepping. Wanneer hij uiteindelijk verblijft in het bisschopspaleis van Assisi 

voelt hij dat zijn einde nabij is. Er wordt aan hem gevraagd om zijn wensen te 

 
15 PANSTERS, Krijn. Returning Every Good to the Lord: The Ascetic Exemplarity of Francis of Assisi, 

Jewish Thought 3 (2021) p. 56-60. 
16 AL GHAZĀLĪ, Verlost van onzin, p. 38. 
17 vAN ASSISI, Franciscus. De geschriften, trans. G.P. FREEMAN et al., Gottmer, s.d., p. 14. 



Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

129 

 

dicteren in zijn Testament.18 Franciscus getuigt in dat testament ook over zijn 

lotsbestemming en missie, en spreekt over zijn leven en de Goddelijke 

begenadiging. 

DE KERNWAARDEN ASCESE EN LIEFDE: EEN VERGELIJKENDE 

ANALYSE 

Ascese volgens al-Ghazzālī 

Enkele synoniemen voor soefi’s zijn asceten, verzakers en armen.19 Al die 

begripsverwanten tonen dat er een essentiële connectie is tussen de onthechting 

van liefde voor het wereldse en spirituele progressie. Al-Ghazzālī geeft in 

Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn een verhandeling over de inhoud van al-faqr (armoede). Hij 

stelt dat iedereen in realiteit arm is en dat enkel God als rijk beschouwd kan 

worden. Vervolgens geeft hij een vers uit de Koran weer waarin die uitspraak 

wordt bevestigd. Daarin zegt God namelijk dat de mensen arm zijn en Hij de 

rijke is.20  

Met betrekking tot bezit deelt hij de mensen op in zes categorieën. Het 

hoogste niveau daarvan is dat van az-zāhid (de asceet). Die persoon heeft een 

afkeer voor geld en wil daar zo weinig mogelijk mee te maken hebben. De 

tweede categorie behelst een persoon die niet zozeer blij wordt van het 

materiële, maar het ook niet haat. Die persoon noemt hij ar-rādī, (een tevreden 

persoon). De derde categorie omvat een persoon die geld verkiest boven de 

afwezigheid daarvan in zijn leven. Indien hij dat op een makkelijke wijze kan 

bezitten is hij blij, maar wanneer daar inspanning voor nodig is, laat hij die na. 

Zo iemand is al-qāni‘ (iemand die innerlijk vervuld is). Al-hāris (waker) is 

degene die omwille van een bepaalde reden niet in staat is om geld te 

verzamelen maar dat wel wenst te bezitten. De voorlaatste categorie is al-

mudtar, een persoon die, door overmacht, geen geld bezit om zijn 

basisbehoefte te dekken. Tot slot spreekt al-Ghazzālī over al-mustaghnī. Zo 

wordt een persoon genoemd die onverschillig staat tegenover rijkdom of 

 
18 Thomas. “Franciscus van Assisi.” Thomas, KU Leuven, 1 Jan. 2014, 

https://www.kuleuven.be/thomas/page/franciscus-van-assisi/. Accessed 10 Dec. 2025. 
19 W. C. CHITTICK, Soefisme, een kennismaking, trans. Marc Colpaert, Milinda Uitgevers, 2019, p. 31. 
20 AL GHAZĀLĪ, Abū Ḥāmid. Ihyā ‘ulūm al dīn, 2de ed., Dar al salam, Cairo, 2005, p. 1535. 

https://www.kuleuven.be/thomas/page/franciscus-van-assisi/


Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

130 

 

armoede. Alle rijkdom behoort, in zijn ogen, toe aan de Schepper.21 De eerste 

categorie, namelijk de asceet, kan dus wel rijkdom bezitten, maar hecht er geen 

waarde aan in zijn hart. Na die ontvouwing definieert hij ascese als “het 

verlangen voor iets doen wegkeren naar datgene beter is.” In relatie tot het 

geloof in een hiernamaals houdt dat in dat iemand het wereldse laat omwille 

van de beloning in het hiernamaals.22 

Al-Ghazzālī geeft daaropvolgend een hele uiteenzetting over een ascetische 

staat betreffende de noodzakelijkheden van het wereldse. Die beslaan voeding, 

kleding, huisvesting, meubels, het huwelijk, aanzien en geld. Hij meent dat 

voeding noodzakelijk is voor het verrichten van aanbidding, maar het niet 

nodig is om veel te eten of om voedsel langer dan een jaar te bewaren. Wanneer 

een persoon meer dan twee keer per week vlees eet, wordt hij, volgens al-

Ghazzālī, niet beschouwd als een asceet. Bekomend moet een asceet, volgens 

hem, slechts een kledingstuk bezitten dat aangepast is aan het klimaat en de 

ledematen, die volgens de islamitische voorschriften niet gezien mogen 

worden, bedekt. Wanneer het op onderdak en meubilair aankomt zou een 

persoon genoegen moeten nemen met het essentiële wat oppervlakte en aantal 

betreft, zonder overbodige luxe. Slechts dan behoort hij, in die categorie, tot 

de asceten.  

In de islam is er geen celibaatsverplichting en behoort het huwelijk tot een 

van de aanbevolen zaken. Al-Ghazzālī acht het, voor een gelovige, 

noodzakelijk om zich in volledige hoedanigheid te richten tot God, zonder 

afleidingen. Wanneer die de voorkeur geeft aan een celibatair leven om zich 

niet te laten afleiden van het gedenken van God, kan het gezien worden als 

ascese, op voorwaarde dat die toestand niet leidt tot onzedelijkheid. Wanneer 

een huwelijk wordt verkozen boven een vrijgezellenleven en het geen afleiding 

is van de toewijding aan God, valt die staat ook onder ascese. Met ‘aanzien’ 

bedoelt al-Ghazzālī dat een persoon intendeert om een plek op te eisen in 

iemands hart zodat hij beroep kan doen op diens goedheid. Wanneer dat niet 

bereikt kan worden met aanzien, dan zou geld voor een dergelijke dienst 

moeten zorgen. Wanneer de gelovige tot de asceten wenst te behoren mag hij 

geen aandacht geven aan roem en aanzien. Net zoals bij het stockeren van 

 
21 AL GHAZĀLĪ, Ihyā ‘ulūm al dīn, p. 1535. 
22 AL GHAZĀLĪ, Ihyā ‘ulūm al dīn, p. 1565. 



Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

131 

 

voedsel, is al-Ghazzālī van mening dat de asceet niet voor meer dan een jaar 

geld opzij kan zetten. 23 

Liefde volgens al-Ghazzālī 

In Iḥyā’ ‘ulūm al-dīn spreekt al-Ghazzālī over spirituele stadia zoals het 

bereiken van een berouwvolle, geduldige en ascetische staat. De status van 

liefde voor God wordt, volgens hem, voorafgegaan door al die vermelde 

rangen. Voorts meent hij dat liefde voor God en de Profeet Mohammed op de 

eerste plaats moet komen. Om zijn woorden kracht bij te zetten haalt hij 

verschillende verzen aan uit de Koran. Een vers dat bevestigt dat liefde voor 

God op de eerste plaats moet komen is het volgende: “...en degenen die geloven 

zijn sterk in hun liefde voor Allah..”.24 Een oorzaak voor de toename van liefde 

voor God is het verbreken van gehechtheid aan het wereldse en het verwijderen 

van liefde voor iets anders dan God uit het hart. Een andere oorzaak is het 

verkrijgen van grondige kennis over God. Die kennis zal verkregen worden 

nadat het hart werd gezuiverd van wereldse verleidingen.25 

In Kimyā’ al-sa‘ādah (De alchemie van het geluk) vermeldt al-Ghazzālī op 

een bijkomende manier om diepere kennis over God te verkrijgen.26 Het 

aanschouwen en het overpeinzen van de schepping zou voldoende moeten zijn 

voor de gelovige om te beseffen dat de Schepper volmaakt is in Zijn macht en 

niet gebrekkig is. Er is niets wonderbaarlijker dan het scheppen van de mens 

uit onbeduidend water, zoals de Koran vermeldt. God bezit dan ook 

alomvattende kennis wat Hem in staat stelt om zo een wonderbaarlijk schepsel 

als de mens te creëren. Verder moet men inzien dat Gods liefde en genade alle 

overige creaties omvatten wat zichtbaar wordt in de schoonheid van de fauna 

en flora.27 Wanneer de gelovige werkelijke liefde verkreeg voor God, ervaart 

hij die in zijn hart en is die merkbaar in zijn spraak en handelingen. Zijn 

 
23 AL GHAZĀLĪ, Ihyā ‘ulūm al dīn, p. 1580-1591. 
24 AL GHAZĀLĪ, Ihyā ‘ulūm al dīn, p. 1650-1651. 
25 AL GHAZĀLĪ, Ihyā ‘ulūm al dīn, p. 1674-1675. 
26 Kimyā’ al-sa‘ādah is de Perzische versie van Ihyā °ulūm al dīn die later ook werd samengevat in het 

Arabisch. G. F. HOURANI, The Chronology Of Ghazālī’s Writings, p. 300. 
27 AL GHAZĀLĪ, Kimyā’ al-sa‘ādah, Caïro, Al Muqattam, 2010, p. 43. 



Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

132 

 

omgang met de schepping zal dan ook conform de Goddelijke tevredenheid 

zijn. God houdt namelijk van de weldoeners. 28 

Ascese volgens Franciscus van Assisi 

Het doel van Franciscus was het navolgen van zijn Heer en leraar, Jezus 

Christus.29 Wanneer hij in 1208 leert over de wegzending van de apostelen 

vindt hij zijn roeping. Jezus legde zijn volgelingen op om geen goud, zilver, 

geldbeugel en stok te bezitten. De apostelen moesten ook hun sandalen 

uitdoen. Die instructies paste Franciscus letterlijk toe. Hij liep blootvoets, 

droeg kledij die kenmerkend is voor de armen en weigerde bezit.30 Wat hij 

bezat gaf hij weg aan de armen. Hij legde zijn volgelingen op om hetzelfde te 

doen. De minderbroeders moesten leven in gehoorzaamheid, in kuisheid en 

zonder eigendom. Richtlijnen die gebaseerd waren op de woorden van zijn 

Heer: “Als je onverdeeld goed wilt zijn, ga alles verkopen wat je hebt en geef 

het aan de armen en je zult een schat in de hemel hebben.” Het was voor de 

broeders dus ook verboden om geld aan te nemen. De regel stelt:  

“Daarom mag een broeder, waar hij ook is of waar hij ook gaat, op geen 

enkele wijze geld of munten meenemen, ontvangen en laten ontvangen, 

niet voor kleren of boeken en niet als loon voor een karwei, kortom in 

geen enkel geval.”31 

Liefde volgens Franciscus Van Assisi 

In zijn brief aan de gelovigen schrijft Franciscus:  

“U zult de Heer uw God liefhebben met heel uw hart en heel uw 

verstand en uw naaste als uzelf.”32  

Uit deze woorden blijkt dat liefde voor God centraal staat in zijn boodschap. 

Daarnaast zijn er ook regels aangaande de mensheid. De gelovigen moeten niet 

alleen hun geloofsgenoten liefhebben, maar horen alle mensen als broeders en 

zusters te beschouwen. De niet-christenen waaronder de moslims waren voor 

 
28 AL GHAZĀLĪ, Kimyā’ al-sa‘ādah, p 1690. 
29 F. VAN ASSISI, De geschriften, p. 43. 
30 Thomas. “Franciscus van Assisi.” Thomas, KU Leuven, 1 Jan. 2014.   
31 F. VAN ASSISI, De geschriften, p. 51. 
32 F. VAN ASSISI, De geschriften, p. 135. 



Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

133 

 

hem broeders en zusters.33 Zijn volgelingen werden, door hem, bevolen om 

niet in conflict te geraken met de genoemde Saracenen.34 Wanneer het nodig 

was om de minderbroeders te vermanen, diende dat ook op een liefdevolle 

manier te gebeuren. Het voorschrift luidt: “De broeders die minister en dienaar 

zijn van de andere broeders, moeten hun broeders opzoeken en inspireren en 

hen nederig en liefdevol terechtwijzen zonder hun iets te bevelen wat tegen 

onze regel is.”35 Liefde voor de andere schepselen komt tot uiting in zijn 

Zonnelied. Daarin prees hij God en maakte hij zijn liefde voor de natuur, die 

hij als een goddelijke gunst zag, kenbaar.36 

VERGELIJKING EN SYNTHESE 

Hoewel Abū Ḥāmid al-Ghazzālī en Franciscus van Assisi behoren tot 

verschillende religieuze achtergronden en historische contexten, vertonen hun 

standpunten over ascese en liefde opvallende overlappingen en duidelijke 

verschillen. Beide mystici beschouwen ascese niet als een doel op zich, maar 

als een noodzakelijke weg om de liefde voor God te bereiken. Deze liefde 

wordt gezien als het hoogste morele en spirituele doel. 

Bij al-Ghazzālī krijgt ascese in de eerste plaats een innerlijke en geestelijke 

betekenis. In Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn benadrukt hij dat ware armoede (al-faqr) 

fundamenteel is voor elk mens, aangezien alleen God werkelijk rijk is. Ascese 

bestaat volgens hem niet noodzakelijk in het ontbreken van bezit, maar in de 

onthechting van het hart. De asceet kan rijkdom bezitten, zolang hij er innerlijk 

geen waarde aan hecht. Deze innerlijke houding wordt verfijnd door al-

Ghazzālī’s classificatie van zes categorieën mensen in relatie tot bezit, waarbij 

az-zāhid het hoogste spirituele niveau vertegenwoordigt. Op deze manier 

wordt ascese door hem gedefinieerd als het afkeren van het verlangen naar het 

wereldse ten gunste van datgene wat beter is, namelijk de beloning in het 

hiernamaals. 

Daarentegen belichaamt Franciscus van Assisi het ascetisme bovenal in een 

concrete en zichtbare levenspraktijk. Zijn ideaal van radicale armoede is 

 
33 Gerard Pieter FREEMAN & Erik KERKHOFF, Een jaar met Franciscus van Assisi, Lannoo, 2012, p. 9. 
34 De geschriften, vert. G.P. Freeman et al., Haarlem, Gottmer, s.d., p.58. 
35 De geschriften, p. 84. 
36 Thomas. “Milieu – zorg voor de schepping.” Thomas, KU Leuven, datum onbekend, 1 mei 2016, 

https://www.kuleuven.be/thomas/page/milieu-zorg-voor-de-schepping/. Accessed 10 Dec. 2025. 

https://www.kuleuven.be/thomas/page/milieu-zorg-voor-de-schepping/


Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

134 

 

rechtstreeks geïnspireerd door de evangelische oproep tot navolging van 

Christus. In tegenstelling tot al-Ghazzālī laat Franciscus weinig ruimte voor 

innerlijke onthechting zonder uiterlijke consequenties. Hij weigert bezit, geld 

en comfort, loopt blootsvoets en verplicht zijn volgelingen tot een leven zonder 

eigendom. Waar al-Ghazzālī nuances en gradaties introduceert in de omgang 

met materiële zaken, kiest Franciscus voor een strenge en letterlijk uitgevoerde 

ascese als teken van totale overgave aan God. 

Bovendien vertonen beide mystici in hun visie op liefde zowel 

overeenkomsten als verschillen. al-Ghazzālī beschouwt liefde voor God als 

een hoog spiritueel stadium dat voorafgegaan wordt door berouw, geduld en 

ascese. Liefde ontstaat door de zuivering van het hart en door diepgaande 

kennis van God. Het verbreken van gehechtheid aan het wereldse en het 

overdenken van Gods schepping leiden tot inzicht in Zijn volmaaktheid en 

barmhartigheid. Deze innerlijke kennis resulteert uiteindelijk in een liefde die 

zichtbaar wordt in het handelen van de gelovige en in zijn zorgzame omgang 

met de schepping. 

Voor Franciscus staat liefde centraal, maar dan in een uitgesproken 

relationele en universele dimensie. Liefde voor God is onlosmakelijk 

verbonden met liefde voor de naaste en voor de hele schepping. Zijn brieven 

en regels benadrukken broederschap, vrede en geweldloosheid, zelfs jegens 

niet-christenen. 

Uit deze vergelijking kan gesteld worden dat al-Ghazzālī en Franciscus 

ascese en liefde beschouwen als onderling verbonden wegen naar spirituele 

volmaaktheid. Al-Ghazzālī legt de nadruk op innerlijke zuivering en kennis als 

fundament van liefde, terwijl Franciscus deze liefde vooral belichaamt in een 

radicaal geleefde praxis van armoede, broederlijkheid en verbondenheid met 

de hele schepping. Beide benaderingen tonen hoe mystiek, ondanks verschillen 

in vorm en accent, gericht blijft op eenzelfde doel: de nabijheid van God. 

CONCLUSIE 

Uit het intellectuele nalatenschap van al-Ghazzālī en Franciscus van Assisi 

concluderen we  dat beiden het belang van ascese en liefde benadrukken, maar 

dat elk doen vanuit verschillende religieuze contexten. Er is ook een duidelijk 

verband tussen de twee deugden. Ascese is volgens al-Ghazzālī grotendeels 



Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

135 

 

een innerlijke staat die leidt tot liefde voor God. Wanneer een persoon die 

liefde heeft ervaren zal die merkbaar zijn in zijn barmhartige houding 

tegenover de schepping. Voor Franciscus is ascese niet slechts een innerlijke 

ingesteldheid, maar een doordachte en uiterlijke levensstijl. In zijn radicale 

navolging van Jezus Christus zette hij zich af tegen elke vorm van bezit of 

comfort en beval hij zijn volgelingen om hetzelfde te doen. Het is bekend dat 

al-Ghazzālī zelf periodiek afstand nam van zijn roem en bezit. Dat deelde hij 

mee in zijn autobiografie wanneer hij over zijn levenswijze als kluizenaar 

tijdens zijn sabbatical sprak.37 Het is echter niet bekend dat hij, net als 

Franciscus, iedere vorm van bezit weigerde en dat ook verkondigde aan zijn 

studenten. 

Ten aanzien van liefde is het aannemelijk dat beiden de liefde voor God tot 

hun doelstelling namen. Zowel al-Ghazzālī als Franciscus van Assisi leggen 

de nadruk op liefde voor God als het hoogste doel. Voor al-Ghazzālī komt ware 

liefde voort uit zuivering van het hart, kennis over Gods eigenschappen, en het 

laten van wereldse gehechtheid. Die liefde heeft een effect op het innerlijk en 

uit zich in goede daden. Franciscus benadrukt eveneens dat liefde voor God 

centraal moet staan, maar verbindt die direct met liefde voor de medemens en 

de hele schepping. Waar al-Ghazzālī meer de nadruk legt op innerlijke 

zuivering en kennis van God, legt Franciscus meer nadruk op universele 

broederliefde en vrede met anderen. Volgens beide visies is liefde geen 

abstract begrip, maar een levenshouding die zichtbaar wordt in gedrag. Al-

Ghazzālī geeft in zijn werk een diepgaande uitleg over liefde waardoor zijn 

geleerdheid duidelijk merkbaar is. Franciscus is daarentegen directer en 

eenvoudiger in zijn benadering. Zijn adviezen zijn minder theoretisch en 

diepgaand, maar eerder praktisch en gericht op een leven vol liefde voor God, 

de medemens en de schepping. 

In dit artikel wordt stilgestaan bij twee kernwaarden van al-Ghazzālī en 

Franciscus die voor hen van groot belang zijn, namelijk: ascese en liefde. 

Andere belangrijke thema’s, zoals vertrouwen op God, kwamen niet aan bod. 

Er werd ook geen vergelijking gemaakt tussen een liefdevolle broederlijke 

omgang onder de geloofsgenoten van beide tradities, volgens de visie al-

Ghazzālī en Franciscus. Hun opvattingen over het goddelijke zelf werden ook 

 
37 AL GHAZĀLĪ, Verlost van onzin, p. 114-120. 



Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

136 

 

buiten beschouwing gelaten, omdat dit niet tot de kern van dit artikel behoort. 

Dergelijke onderwerpen kunnen echter wel als uitgangspunt dienen voor 

verder verdiepend onderzoek. 

 

BIBLIOGRAFIE 

- Abrahamov, Binyamin. Divine Love in Islamic Mysticism: The Teachings 

of Al-Ghazālī and Al-Dabbāgh. RoutledgeCurzon, 2003. 

- Adam, N., et al. “Therapy of Zuhd Based on Al-Ghazali’s Spiritual Theory 

through Kitab al-Arbaʿīn fī Uṣūl al-Dīn.” International Journal of 

Academic Research in Business and Social Sciences, vol. 10, no. 11, 2020, 

pp. 1298–1304. 

- Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Iḥyāʾ ʿUlūm al-Dīn. 2nd ed., Dār al-Salām, 2005. 

- Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Kimyāʾ al-Saʿādah. Al-Muqaṭṭam, 2010. 

- Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Verlost van onzin. Translated by Cornelis van Lit 

and Gerko Tempelman, Boom Uitgevers, 2021. 

- Bisschops, Hubert J., OFS. Franciscus van Assisi: Mysticus en mystagoog. 

Van Gorcum, 2008. 

- Chittick, William C. Soefisme: Een kennismaking. Translated by Marc 

Colpaert, Uitgeverij Synthese, 2019. 

- Freeman, Gerard Pieter, and Erik Kerkhoff. Een jaar met Franciscus van 

Assisi. Lannoo, 2012. 

- Griffel, Frank. Al-Ghazali’s Philosophical Theology. Oxford UP, 2009. 

- Hourani, George F. “The Chronology of Ghazālī’s Writings.” Journal of 

the American Oriental Society, vol. 79, no. 4, 1959, pp. 225–233. 

- Panst ers, Krijn. “Returning Every Good to the Lord: The Ascetic 

Exemplarity of Francis of Assisi.” Jewish Thought, vol. 3, 2021, pp. 49–

66. 

- Rosmizi, Mohd, and Salih Yucel. “The Mujaddid of His Age: Al-Ghazali 

and His Inner Spiritual Journey.” UMRAN – International Journal of 

Islamic and Civilizational Studies, vol. 3, no. 2, 2016, pp. 1–13. 



Volume 2 - Issue 4, June-December 2025 

 2025 ديسمبر  – يونيو، 4عدد  - 2مجلد 

 

137 

 

- Schimmel, Annemarie. Mystical Dimensions of Islam. U of North Carolina 

P, 1975. 

- Thomas. “Christelijke mystiek in de godsdienstles.” Thomas, KU Leuven, 

1 Apr. 2024, www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-

godsdienstles/. Accessed 10 Dec. 2025. 

- Thomas. “Franciscus van Assisi.” Thomas, KU Leuven, 1 Jan. 2014, 

www.kuleuven.be/thomas/page/franciscus-van-assisi/. Accessed 10 Dec. 

2025. 

- Thomas. “Milieu – zorg voor de schepping.” Thomas, KU Leuven, 1 May 

2016, www.kuleuven.be/thomas/page/milieu-zorg-voor-de-schepping/. 

Accessed 10 Dec. 2025. 

- Thompson, Augustine. Francis of Assisi: A New Biography. Cornell UP, 

2012. 

- Van Assisi, Franciscus. De geschriften. Translated by G. P. Freeman et al., 

Gottmer, n.d. 

 

  

http://www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-godsdienstles/
http://www.kuleuven.be/thomas/page/christelijk-mystiek-in-de-godsdienstles/
http://www.kuleuven.be/thomas/page/franciscus-van-assisi/
http://www.kuleuven.be/thomas/page/milieu-zorg-voor-de-schepping/

